مِنْ أَجْلِ ثَقَافَةٍ شِيعِيَّةٍ زَهرَائِيَّةٍ أَصِيلَة مِنْ أَجْلِ نَهضةٍ ثَقَافَيَّةٍ حُسينيَّةٍ زَهرَائِيَّةٍ مُتحضِّرة مِنْ أَجْلِ وَعْيِ مَهْدَويِّ زَهرَائِيِّ رَاقْ

# 

عبدُ الحليم الغِـزّي

منشورات موقع القمر

## بَرْنَامَج فُرآنُهُم

بَرِنَامِجُ تَلْفَرْيُونِي عَرَضَتَهُ قَنَاةً الْقُمرِ الْفَضَائية

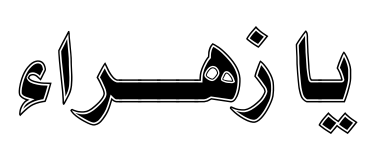
وبطريقة البث المباشر

الحلقة (9)

يوم الأحد

بتاریخ: 15 شهر رمضان 1438 هـ

الموافق: 2017/6/11 م



### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيم

### بَرْنَامَج فُـرآنُهُم

(سُورة الأعراف – الجزء السادس) "قصة آدم عليه السلام في الروايات" الجزء الثاني قُرآن مُحَمَّد وآل مُحَمَّد "صَلواتُ الله عَليهم"

سيّدي يا صاحب الأمر قُرانكُم نُور

كَلامُكُم نُور . . . يا نُوراً عَلى نُور . . .

#### یا زهراء

#### بِسْمِ الله الرَّحْمَنِ الرَّحيم

#### قُرْآنُ مُحَمَّد وآلِ مُحَمَّد فَقَط وفَقَط صَلُواتُ الله عَلَيهِم..

لا زِلتُ وإِيّاكُم في أجواء قصَّة أبينا آدم وأمنا حوّاء، في الحلقة السابقة تجوّلتُ معكم في رياضِ أحاديث آلِ مُحَمّد ووصلتُ إلى تفسير القُمّي، وقرأتُ عليكم ممّا رَواهُ علي بن إبراهيم القُمّي في تفسيره عن إمامنا الصّادق بالصّادق، ما جاء مرويًا عن إمامنا الصّادق في تفسير القُمّي، وأنا أقرأ من طبعة مؤسَّسة الأعلمي/ الطبعة الأولى/ 2007 ميلادي/ بيروت/ لبنان/ الصفحة (41) قَالَ الصّادقُ -إمامنا صلواتُ الله عليه جعفر- قَالَ الصّادقُ: فَؤُولُ مَن قَاسَ إِبْلِيس وَاسّتَكْبَر، وَالاسّتكْبَارُ هُو أُولُ مَعْصِية عُصِي اللهُ بِهَا -أوّل معصية عُصي اللهُ بِها الصّادقُ صَلَواتُ الله وَسَلامُه عَليه: فَأُولُ مَن قاسَ إِبْلِيس وَاسْتكْبَر، وَالاسْتكْبَر، وَالاسْتكْبَر، وَالاسْتكْبَر، وَالاسْتكْبَارُ هُو أُولُ مَعْصِية عُصي اللهُ بِهَا الصّادقُ صَلَواتُ الله وَسَلامُه عَليه: فَأُولُ مَن قاسَ إِبْلِيس وَاسْتكْبَر، وَالاسْتكْبَارُ هُو أُولُ مَعْصِية عُصي اللهُ بِهَا، قالَ اللهُ تَعَالَى: لَا حَاجَة لِي إِلَى عَبَادَةً لَمْ أَعْبَدُكَ عَبَادَةً لَم يَعْبُدُكَهَا مَلَكٌ مُقَرَّب وَلاَ نَبِي مُرسَل، قَالَ اللهُ تَعَالَى: لَا حَاجَة لِي إِلَى عَبَادَتُك، إِنَّا أَعْبَدُكَ عَبَادَةً لَم يَعْبُدُكَهَا مَلَكٌ مُقَرَّب وَلا نَبِي مُرسَل، قَالَ اللهُ تَعَالَى: فَاخْرُج منهَا فَإِنَّ كَرَجِيم وَإِنَّ عَليكَ لَعْنَتِي إِلَى يَوْمِ الدُّين.

هذه فتنةُ الأمم والشعوب، وهذه فتنةُ رجال الدين.

الأُمَّةُ بعد نبينا سيد الكائنات مُحَمَّد صلَّى اللهُ عليه وآله تركت الباب الَّذي فتحهُ لها صلَّى اللهُ عليه وآله وفتحت لها أبواباً فعبَدَت الله من حيثُ تُريد لا من حيثُ يُريد الله ويُريدُ رسوله.

وفي أجوائنا الشيعيّة اشترط رسول الله علينا في بيعة الغدير أن نأخذ التفسير عن علي، ولكن الشيعة -وحين أتحدَّث عن الشيعة هنا إنَّني أتحدَّث عن مراجع الشيعة وعن فقهائها وعُلمائها ومُفسِريها وأكابرها- لكنَّ الشيعة أعرضَت بوجهها عن تفسير علي بِحُجّة علم الرجال الَّذي جاءوا به من النواصب، ففتحوا باباً لهم غير الباب الَّذي اشترط رسول الله صلَّى اللهُ عليه وآله علينا أن ندخل منه وفقط من هذا الباب، وما أذن لنا أن ندخل من بابِ آخر، فتح لنا باباً واحداً واشترط علينا أن ندخل من هذا الباب حتَّى نكون في عداد شيعة علي، لكنَّ الأمّة تركت هذا الباب وفتحت لنفسها باباً آخر صنعتهُ من أخشاب، من وسائل جاءت بها من النواصب.

فالمشكلة هي هي: عبادة الله من حيثُ يُريد النَّاس لا من حيثُ يُريد الله.

تلك هي حكاية إبليس وتلك هي مُشكلتنا، والأمر هو هو على طول الخطّ، فحينما يتبنَّى المرجعُ أو الفقيه أو العالمُ رأياً وحينما يُواجَهُ بالحقائقِ يُكابِر ويبقى يُصر على أنَّ العبادة من حيثُ ما هو يريد، من حيثُ رأيه، يترك حديث أهل البيت ويتمسّك باستحسانات لجأ إليها بسبب جهله بحديث أهل البيت، هو جاهلٌ بحديث أهل البيت قالوا فقط هذا بحديث أهل البيت قالوا فقط هذا الكلام، لأنَّ الَّذين سبقوه قد ألغوا بقية الحديث بِحُجة علم الرجال، فحينما يواجهُ بالحقائق وهو لا يملكُ دليلاً على ضعفها فماذا يصنع؟ يُكابر ويُعاند، المعصيةُ هي هي، فأوّل من قاس إبليس واستكبر، والاستكبار هو أوّل معصية عُصى اللهُ بها.

نستمر في هذه الرواية: فَقَالَ إِبْلِيس: يَا رَبِي كَيفَ وَأَنْتَ الْعَدْلُ الَّذِي لَا تَجُور؟ -بعد أن طردَهُ: (فاخرَج منها فإنَّك رجيم وإنَّ عليك لَعنتي إلى يَوم الدِّين) - فَقَالَ إِبْلِيس: يَا رَبِي كَيفَ وَأَنْتَ الْعَدْلُ الَّذِي لَا تَجُور؟ فَقُوَابُ عَمَلِي بَطُل؟ قَالَ: لَا وَلَكن اسْأَل مِنْ أَمْرِ الْدُّنْيَا مَا شَنْتَ ثَوَاباً لَعَمَلك -ليس لك من حظِّ في الآخرة، وليس لك من حظٍّ في جواري - وَلَكن اسْأَل مِنْ أَمْرِ الْدُنْيَا مَا شَنْتَ ثَوَاباً لَعَمَلك فَأَعْطيك، فَأُوّلُ مَا سَأَل -ماذا سأل؟ البقاء إلى يوم الدين - فَقَالَ اللهُ: قَدْ أَعْطيتُك، قَالَ: سَلِّطْني عَلَى وُلْد آدَم، قَالَ: قَدْ سَلَطْتُك - والمراد من "يوم الدين" هنا ما هو بيوم القيامة، المرادُ هو يومُ الوقتِ المعلوم، ليس الحديث الآن عن هذا المطلب قالَ: سَلِّطْني عَلَى وُلْد آدَم، قَالَ: قَدْ أَجْريتُك، قَالَ: سَلِّطْني عَلَى وُلْد آدَم، قَالَ: قَدْ أَجْمَيتُك، قَالَ: وَلَا يَوْفَى مُثَوْرَ لَهُم فِي كُلِّ صُوْرة شِئْت، فَقَالَ: قَدْ أَعْطَيتُك، قَالَ: لَا رُبِي زِدْنِي، قَالَ: قَدْ جَعَلْتُ لَكَ وَلدُريَّتِكَ فِي صُدُورِهم أَوْطَانَاً، قَالَ: رَبِ حَسِبِي، فَقَالَ إِبْلِيسُ عَنْدَ ذَلك: يَا رَبِي زِدْنِي، قَالَ: قَدْ جَعَلْتُ لَكَ وَلدُريَّتِكَ فِي صُدُورِهم أَوْطَانَاً، قَالَ: رَبِ حَسِبِي، فَقَالَ إِبْلِيسُ عَنْدَ ذَلك: يَا رَبِي زِدْنِي، قَالَ: وَدُ جَعَلْتُ لَكَ وَلدُريَّتِكَ فِي صُدُورِهم أَوْطَاناً، قَالَ: رَبِ حَسِبِي، فَقَالَ إِبْلِيسُ عَنْدَ ذَلك: يَا رَبِي زِدْنِي، قَالَ: وَلَا يَجِدُ أَكْمُومُ شَاكرِينَ.

ورواية عن زُرارة عن إمامنا الصّادق: لَمّا أعْطَى اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى إِبْلِيسِ مَا أَعْطَاهُ مِن القُوَّة، قَالَ آدَم: يَا رَبّي سَلَّطَتَهُ عَلَى وُلْدِي وَأَجْرَيتَهُ فِيهِم مَجْرَى الْدَّمِ فِي العُرُوق وَأَعْطَيتَهُ مَا أَعْطَيتَه، فَمَا لِي وَلولْدِي؟ فَقَال: لَكَ وَلولْدِي؟ فَقَال: لَكَ وَلولْدِي؟ فَقَال: لَكَ وَلولْدِي وَلولْدِي؟ فَقَال: يَا رَبّي زِدْنِي، قَالَ: التَّوْبَةُ مَبْسُوطَةٌ إِلَى حَينِ يَبْلُغُ النَّفَسُ وَلُولْدِكَ السيئَةُ بِوَاحِدَة، وَالحَسَنَةُ بِعَشْرِ أَمْثَالِها، قَالَ: يَا رَبّي زِدْنِي، قَالَ: التَّوْبَةُ مَبْسُوطَةٌ إِلَى حَينِ يَبْلُغُ النَّفَسُ الحَلْقُوم -ما تُسمّى بحالة الحشرجة أو الغرغرة، في اللحظات الأخيرة من حياة الإنسان- فَقَالَ: يَا رَبّي زِدْنِي، قَالَ: خَسْبِي.

قَالَ: قُلْتُ لَه -زُرارة يقولُ لإمامنا الصَّادق- جُعِلْتُ فَدَاك، مِاذَا اَسْتَوْجَب إِبْلِيسُ مِن الله أَنْ أَعْطَاه مَا أَعْطَاه؟ فَقَال: بِشَيء كَانَ منهُ شَكَرَهُ اللهُ عَلَيه، قُلْتُ: وَمَا كَانَ منْهُ جُعِلْتُ فِدَاك؟ قَالَ: رَكْعَتَانِ رَكَعَهُمَا فِي السَّمَاء فِي أَرْبَعَة آلَاف سَنَة.

الروايةُ هذه في الحقيقة بحاجة إلى ولوج في كُلِّ تفاصيلها، لكنَّ مطالب أهمٌ من التوغُّلِ في كُلِّ أنحاء هذه الروايات وبالمجمَلِ سيتبين مضمونها ومُحتواها.

أهمُّ ما جاء في هاتين الروايتين:

في الرواية الأولى الإمام الصَّادقُ يُحدِّثْنا عن أمرَين مُهمّين:

الأمر الأوّل: ما يرتبطُ بقياس إبليس.

والأمرَ الثاني: ما يرتبطُ بالحوار الَّذي دار فيما بين الله سُبحانه وتعالى وبين إبليس.

قياس إبليس أين أخذه ؟

قياس إبليس أخذهُ إلى أنَّهُ يُريدُ أن يعبَد الله مِن حَيثُ يُريد هو، بل ربَّا أنَّ هذهِ الحالة هي الَّتي أخذتهُ إلى القياس، الأمورُ مُتداخلة.

القِياسُ هو أسلوبٌ من أساليب الاستنتاج والفِكر، طريقةٌ من طُرقِ التفكير، قد تَصدُقُ في بعض الأحيان وقد لا تَصدُق.

ومن هنا تحدَّث الأَمُّة عن دينهِم من أنَّهُ لا يُقاسُ بالعقول، لأنَّ العقول في ساحة الدينِ قد تُصيبُ وقد تُخطئ إذا ما دخلنا إلى التفاصيل، لأنَّ التفاصيلَ خلفيتها وورائيتها غيبية، والعقولُ لا تستطيعُ أن تتلمّس الغيب، العقولُ بإمكانها أن تُدرِك الكُليّاتِ من الدين، (ومن لا عقلَ لهُ لا دينَ لهُ)، (والأنبياءَ حُجج ظاهرةُ، والعقولُ حُجج باطنة)، (وما بُعثَ الأنبياءَ إلَّا لإثارة دفائن هذه العقول) هذا منطقنا منطق الدين منطق الكتاب والعترة، العقول لها مساحةٌ تتحرك فيها ونعود إليها ونحتج بها، لكنَّ العقول لن تستطيع أن تتعدّى تلك المساحة وتتدخَّل في شُؤونِ ورائيتُها غيبيةٌ لا تَستطيعُ العقول أن تتلمّسها، حينئذ ستتخبّط.

القياسُ طريقة تفكيرِ وطريقةُ استنتاجِ في حياة الإنسان قد تُصيبُ وقد تُخطئ، وإذا ما توجّهنا بهذه الطريقة إلى تفاصيل الدينِ فَإنّنا سنعثَرُ ونعثَرُ ونعثَرُ ونعثَر، ومن هنا عَثَرَ إبليس، عَثَرَ إبليسُ لأنَّهُ قاس الأشياء على ظواهرها من دون أن يذهب إلى ما ورائية ذلك.

هذه رسالةٌ من الأخت العزيزة الفاضلة فاطمة تسأل عن مضمونٍ تمَّ بيانهُ في الحلقاتِ المتقدِّمة.

#### بشكل سريع:

- ذكرتُ في الحلقات المتقدِّمة من أنَّ إبليس قام بعملية قياسِ ساذجة، ونَظَر إلى الأمر من ظاهره من دُونِ أن يلتفت إلى أنَّ النار الَّتي خُلقَ منها هي من الشجر والشجر من الطين، وآدم أعلى رُتبةً منه ولذا استحقَّ السجود.
- وقُلتُ في موطنِ آخر: إبليس قد ضاع في وهمهِ هُنا، إبليس لم يكن عميقاً حين قال: (أنا خير منه، خلقتَني من نارِ وخلقتَهُ من طين).
  - وقُلتُ أيضاً: إنَّ إبليس تكبّر على مضمون آدم ومضمون آدم كان في الأشباح الَّتي تجلَّت فيه.

- وقُلتُ أيضاً: إنَّ القياس قرينُ الاستكبار.

والسؤال هنا: هل كان إبليس ساذجاً وسطحيّاً ونظر للظاهرِ فقط أم أنَّهُ نظر للباطن وأدرك عُمق الباطن فاستكبر وأعرض عنه ووقف على الظاهر استكباراً وحسداً؟

- وقلت أنا أيضاً: إنَّ إبليس لعنهُ الله يعرفُ الخَير كُلَّه ويعرفُ الشَّر كُلَّه، ولهذا يُبعِدُ المؤمنين عن فعل الخير ويبعثهم على فعلِ الشَّر.

فالسائلة تقولُ: إنّي في لبسِ من جهةِ موقف إبليس، تُريد أن تفهم حال إبليس معَ كُلِّ هذهِ الملابسات الَّتي أشير إليها.

بشكلِ مُوجزٍ ومختصرٍ سأجعل كلامي في نِقاطِ سريعة حتَّى أعود كي أكمل الحديث:

أُوّلاً: إبليس يعرف الخير كلَّهُ، دعوني أستعملُ عبارة أدقَّ: (يَعلَمُ) وليس يعرفُ، إبليس يَعلمُ، فارقٌ بين المعرفة والعلم، إبليس يعلمُ الخير كُلَّه ويعلمُ الشرَّ كُلَّه لبديهة نحن نعرفها: (فإنَّ إبليس ينهى عن كُلِّ خير ويأمرَ بِكُلِّ شرَ، فكيف ينهى عن شيء لا يعلمه؟! قطعاً هو يعلمُ كُلِّ خير ويعلمُ كُلِّ شرَ، فأبليسَ يعلمُ بِكُلِّ خيرِ ويعلمُ بكُلِّ شرَ، هذا أوّلاً.

وثانياً: إبليس يعرفُ ظواهر الأمور وبواطنها، ومن هنا تأتي وساوِسهُ الَّتي بسببها نشأت الفرَقُ الباطنيّة، بغضِّ النظر عن باطنٍ على حقَّ وعن باطنٍ على باطل، فما كُلُّ ما يُصطَلَحُ عليه الباطن هو باطل، ولا كُلُّ ما يُستَحَقَّ عليه الباطن هو باطل، ولا كُلُّ ما يُستَحَقَّ عليه الباطن هو باطل، (إنِّي مُؤْمنُ بِظَاهرِكُم وَبَاطِنكُم)، (وللقُرآن ظاهر وباطن)، (والإيمان إيمانٌ بظاهرٍ وباطن) فإبليس يخلطُ بين الحقِّ والباطل، على أي حال.

إبليس أوّلاً يعلمُ الخير كُلَّه ويعلمُ الشرّ كُلَّه، وقطعاً من فروع الخير كُلِّه ومن فروعِ الشرّ كُلّه أنَّهُ سيعلمُ الظاهر والباطن.

وإبليسُ أيضاً قاس الأمور بشكل ساذج، هذا قياسٌ ساذج الَّذي قاس به ووصل ما وصل إليه.

المشكلةُ ليست في أنّ إبليس يعلم أو لا يعلم، هناك قضيّةُ لابُدَّ أن نلتفت إليها: العالِمُ الَّذي يملُكُ علماً واسعاً، العالِمُ الّذي يعلم الخير كُلَّه ويعلمُ الشرّ كُلَّه، كما هو الحال في إبليس:

السؤال الأوّل: هذا العالمُ هل يعمل بعلمه أو لا؟

إذا كان لا يعملُ بعلمه فما هو بعالم، العالمُ الَّذي يُسمَّى عالماً بحقٌ في ثقافة الكتاب والعترة: (العالمُ الَّذي يعمَلُ بعلمه) هذا يُسمَّى عالماً عرضاً، لو كان هذا العلمُ علماً نافعاً لنفعهُ، لانتفع منه، قد يكونُ هذا العلمُ علماً نافعاً لأنَّهُ ما عمل به وما انتفع منه.

العالمُ هذا ماذا حصّل من علمه؟

هل استعملهُ في خيرِ أو استعملهُ في شرّ؟ إذا كان قد استعملهُ في شرّ، فهل يقالُ لهذا الَّذي استعمل علمهُ في شرّ عالم؟ في منطقِ أهل بيت العصمة لا يُقال له عالم، يُقال له: (مُلبس وكافر) هكذا وصفهُ إمامنا الصّادق، الروايةُ في تفسير الإمام العسكريّ عن إمامنا الصّادق وهو يتحدَّثُ عن مراجع التقليد عند الشيعة، يتحدَّثُ عن طائفة منهم يَصفُهم بهذا الوصف: (بالْمُلبس الكافر) الَّذي يوصَف بأنَّهُ مُلبس وكافر هل هذا عالم؟! قد يكون عالماً بنظر النّاس، قد يكون عالماً بنظر نفسه، قد يكونُ عالماً من جهة حُصولِ صُور المعلومات في ذهنه، أمّا بحسبِ الموازين الإلهية ما هذا بعالم، هذا عالم جعل علمهُ في خدمة جَهالته، في خدمة سفاهته، في خدمة هواه، هذا العالمُ ماذا وصفتهُ سورة الجمعة؟

سورة الجمعة وصفتهُ بعبارة صريحة وجليَّة: ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ حُمِّلُوا التَّوْرَاةَ -هؤلاء عُلماء- ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا - مُ يَتْمَلُوهَا التَّوْرَاةَ -هؤلاء عُلماء- ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُ أَسْفَارا ﴾ هذا ما هو بعالم، هذا حمار، بل أسوأ من الحمار، لأنَّ الحمار خُلقَ هكذا، لذلك الآية ما قالت هو حمار، قالت: (مَثَلهُ) عمليَّة مُماثَلة، وإلَّا فهو أسوأ من الحمار.

فإبليس بهذا المقياس حمار وأسوأ من الحمار، هو أسوأ من الحمار، وهو يستحمر البشر، هو يركب على البشر، أيضاً يستحمر العلماء، يأتي إلى هذا العالم، إلى ذاك العالم ويستحمره.

يمكن أن أقرب الفكرة للسائلة: مثل جهاز كمبيوتر، المعلومات موجودة فيه ولكنَّهُ ضُرِب بفايروس، يُعطي نتائج خاطئة، المعلومات موجودة فيه ولكنَّهُ ما ضُرِب بفايروس، إبليس عنده المعلومات ولكنَّهُ ضُرب بفايروس، حينما يُضرَب بفايروس لا يستطيع أن يستعمل علمه بشكل دقيق، فمع معرفته بظواهر الأمور وبواطنها تذهب به الغفلة إلى أن يُفكِّر بشكلِ باطني فقط، مثلما حدث للفرق الباطنية.

أو أن يكون ساذجاً ظاهرياً، مثلما عليه الَّذين قَصَروا عقولهم على ظواهر الأمور فقط وهم أكثرُ علماء الدين في الوسط الشيعي وفي الوسط السنني كذلك، قَصَروا عقولهم على ظواهر الأمور.

والإيمانُ ليس بإيمانِ بظاهرِ فقط كما تقولُ ثقافةُ الكتاب والعترة، ولا الإيمانُ بباطنِ فقط، وإنَّا الإيمانُ بظاهرِ وباطنِ معاً: (إنِّ مُؤْمنٌ بِظَاهرِكُم وَبَاطنكُم).

فإبليس مع معلوماته لكنَّهُ في طريقة تفكيره يكون مُختلَّا، مع دَهائه ومع مَكره ومع خُدعه ومعَ ذَك هو في كثير من الأحيان يُخدَع، أصحاب القُلوب الْمُنيرة يَخدَعُون إبليس ولا يستطيع أن يخدعَهم، أصحاب البصائر يستهزئون بإبليس ولا يستطيع أن يستهزئ بهم، لماذا؟ لأنَّهم يُفكِّرون بشكل صحيح، إبليس لا يُفكِّر بشكل صحيح، ولذلك إبليس يضحك على الَّذين لا يُفكِّرون بشكل صحيح، إبليس أين تتحرَّك خُدَعهُ وحبائلهُ؟ إبليس أين ينتفعُ من مصائده؟ أليس هُناك تعبير شائع في الثقافة المعاصرة ما يُسمّى بـ (مصائد المغفَّلين) وقد يكون هذا التعبير عسكريًا في بعض الأحيان (مصائد المغفَّلين) إبليس تنجح وتنفعُ بالنسبة له مصائدهُ معَ المغفَّلين.

المغفَّلون من هم؟ الَّذين لا يُفكِّرون بشكل صحيح.

إبليس هو الآخر لا يُفكِّر بشكلِ صحيح في كثير من الأحيان لكنَّه يمتلكُ قُدرة فائقةً وعاليةً في الدهاء والمكر، فدهاؤه ومكرهُ في أحيانِ كثيرة يُغطِّي على غباء التفكيرِ وفشلِ التفكيرِ عندهُ، مزيجٌ من المعلوماتِ والمكرِ والدهاء والخُذلان، هذا الخُذلانُ هو الَّذي يجعلهُ يُفكِّر بغباء يعودُ بالضرر على نفسه وعلى أوليائه، لن يكون حديثي مقصوراً على إبليس.

وأعود إلى الرواية الَّتي قرأتها على مسامعكم قبل قليل، فقُلتُ: هُناك نُقطتانِ مُهمَّتان، جِهتان مُهمَّتان أشار إليهما إمامنا الصَّادق في هذه الرواية:

الجهةُ الأولى: قياسُ إبليس والَّذي قاده إلى أنَّه يريد أن يعبد الله من حيث هو يريد، وقد قُلتُ قبل قليل: ويُكن أن تكون هذه الفكرة هي الَّتي قادتهُ إلى القياس، فالنفوسُ تتداخل فيها الهواجسُ والخَلَجاتُ والأفكار، وربَّا هذان الهاجسان تولَّدا من شيء آخر.

الجهةُ الثانية الَّتي أشارت إليها الروايةُ: الله سبحانه وتعالى بعظمته يُحاورُ إبليس، وحينما يَطرحُ إبليسُ في حوارهِ شيئاً منطقياً يقبلهُ الباري منه، معَ أنَّهُ طردهُ، والطرد كان حُكماً، كان حُكماً عادلاً، حين قال إبليس في حواره: (يا رَبِي كَيفَ وَأَنْتَ الْعَدْلُ الَّذِي لَا تَجُور، فَثَوابٌ عَملِي بَطْل؟ قَالَ: لَا، وَلَكِن اسْأَل منْ أَمْرِ الْدُنْيا مَا شَنْت تَوَاباً لعَملك فَأَعْطيك) واستمر الحوار.

القضية الَّتي أريد أن أثيرَها هنا: الحوار، لستُ مجبوراً على أن أقبل حواراً مع س أو مع ص، لستُ مجبوراً، ولكن ليس من حقّي إذا كُنتُ قد وضعتُ نفسي في موضع أو في مقام أو في منزلة أحد شُؤوناتها الحوار أن أمنع الحوار، لي الحرية أن لا أحاور، لي ولغيري، للجميع، لستُ مُجبَراً على أن أحاور س أو ص، فهذا جُزء من حُريّتي الشخصية، ولكنّني حين أضعُ نفسي في موضع القيادة والزعامة، محلّ القيادة والزعامة بحسب ثقافة الكتاب والعترة يُلزِمُني أن أفتح باب الحوار، وإذا لم أجد مصلحةً في ذلك على الأقلّ أن أكون مُؤدّباً وأن أقدّم اعتذاراً.

السؤال هنا: لماذا مراجعنا وعلماؤنا الَّذين يضعون أنفسهم في موضع زعامة الأُمَّة وقيادة الأُمَّة ويضعون أنفُسهم نُوَّاباً عن الإمام الحُجَّة، يُغلقون أبواب الحوار وأبواب السؤال في وجوه أشياع أهل البيت؟! لماذا؟! الله سبحانه وتعالى حين سأل إبليس سُؤالاً منطقياً أجابه ورتَّب عليه الأثر، أعَّتُنا صلواتُ الله عليهم كانت الشيعةُ تسألهم عن كُلِّ شيء ويبحثون عن الدليل ويُناقشون في الدليل، لماذا مراجعنا وعُلماؤنا ينهرون النّاس إذا ما سألوا عن التفاصيل وعن الحقائق؟! مع أنَّهم أحرى بهم أن يُجيبوا هُم، الأعَّة معصومون، فبإمكان المعصوم أن يقول للسائل: (إنَّني معصوم وما أقولهُ كامل) أمّا هؤلاء العُلماء والمراجع ما هُم بمعصومين، يبقى كلامهم مشكوكاً، لابدً من إثباته.

فلماذا هذا التجبّرُ في أخلاقِ مراجعنا وعُلمائنا بل في أخلاقِ وُكلائهم؟! وكيل بسيط يفرضُ نفسهُ طاغوتاً في وجه الشبابِ المؤمنين حين يسألونهُ سُؤالاً، ويعتبر أنَّ سُؤالهم خُروجاً على الدين وخروجاً على المرجعيّة.

ما قيمةُ المرجعِ إذا كان الإمامُ الصَّادقُ يسألهُ القاصي والداني ويُحقِّقون مع الإمام الصَّادقِ فيما يقول ويبحثون عن الأدلّة والتفاصيل؟!

ما قيمةُ المرجع حتَّى تكون لهذا الوكيل قيمة؟! هذه الظاهرة واضحة جِدَّاً في المؤسّسة الدينيّة، الَّذين يزورون المراجع هُناك مَن يأتي إلى جانبهم ويهمس في آذانهم: (فقط سَلِّموا واخرجوا من دون سؤال) بأيَّ عذرِ من الأعذار، إذا كان اللهُ سبحانه وتعالى يُحاور إبليس فمن هو هذا العالم؟!! من هو هذا الفقيه؟!!

إذا كنتَ جاهلاً فلماذا جلستَ في هذا المكان؟!

إذا كنتَ عاجزاً فلماذا جلستَ في هذا المكان؟!

إذا لم تكن على خُلُقِ رفيعٍ في الحوار فلماذا جلستَ في هذا المكان؟!

الأُمُّة يقولون: (مَن جلس في صدر المجلس لابدَّ أن يُجيب حين يُسأل، ولابُدَّ أن يُعطي المشورة حين يُستَشار، الأُمُّة يقولون: (مَن جلس في صدر المجلس لابُدَّ إذا لم يكن كذلك وأهين فلا يلومنَّ إلَّا نفسه) لماذا جلستَ في هذا المكان؟ الَّذي يجلس في صدر المجلس لابُدَّ أن يكون قادراً على الإجابة، أن يكون قادراً على إجابة أَنّهُ يَدّعي بأنَّهُ بقدر هذا المجلس، فحينما يُسأل لابُدَّ أن يكون قادراً على الإجابة ولم يكن قادراً على أن يُشير بالرأي أغلبِ ما يُسأل عنه أو يُسأل به على الأقلّ، إذا لم يكن قادراً على الإجابة ولم يكن قادراً على أن يُشير بالرأي السديد ولم يكن قادراً على إدارة هذا المجلس لماذا يجلسُ في صدر المجلس؟! فإذا ما أهين فلا يلوم إلَّا نفسه.

والقضية هي القضية في المقامات والمناصب والزعامة، من جعل نفسه نائباً عن الإمام الحُجّة صلوات الله وسلامه عليه فعليه أن يُجيب على أسئلة شيعة من يدَّعي أنَّه هو ينوب عنه، ومن حَقِّهم أن يسألوا، حينما يأمر النبي والأعَّة: (سَل عن دينك حتَّى يُقال عنك مجنون) مثلما أمر النبي الأمَّة هكذا، واجب على الَّذي يجلس في مجلس النبي أن يجيب على أسئلة هؤلاء المجانين.

من حقِّه أن يقول: (إنَّني لا أعلم) ولكن لا أن يكون دامًاً لا يعلم، لماذا جلس في هذا المجلس؟!

من حَقِّه أن يعتذر بمرضِ أو بشيء آخر أو لمصلحةِ معيَّنة، ولكن ليس دامًا، ستكونُ هذه الحالة ظرفاً استثنائياً.

إذا كان عاجزاً عن الإجابة، إذا كان لا يُريد أن يدخل في الحوار، فعليه أن يخرج من هذا المنصب، حينئذ سيعود الأمر إلى حُريّته الشخصيّة، مثلما قلت في بداية الكلام: من إنَّني لستُ مُجبراً على أن أدخل في حوارٍ مع س أو ص، لستُ مُجبراً على أن أجيب على سؤالِ أي سائل، لأنَّني لا أجلسُ في منزلة أو في مقام أدَّعي فيها أنَّني أتزعَّمُ النّاس، هؤلاء الَّذين يتزعَّمون النّاس ويعطون لأنفسهم هذه الصفة من أنَّهم ينوبون عن الإمام الحُجّة، يجب عليهم أن يُجيبوا على أسئلة الشيعة، مثلما كان الأمَّة يفعلون، ما قيمتهم هُم والأمَّةُ صلواتُ الله وسلامهُ عليهم أجمعين كان النّاس يُناقشونهم ويسألونهم في كُلِّ التفاصيل؟!!

الرواية واضحة: الله يُحاور إبليس، وإبليس يُحاور الله، والله سُبحانه وتعالى يقبل ما طرحهُ إبليس من منطق سليم ورتَّب اللهُ عليهِ الآثار، (يَا رَبِي كَيفَ وَأَنْتَ الْعَدْلُ الَّذِي لَا تَجُور، فَثَوابُ عَمَلِي بَطْل؟ قَالَ: لَا، وَلَكن اسْأَل منْ أَمْرِ الْدُّنْيَا مَا شَئْتَ تُوَاباً لَعَمَلكَ فَأَعْطيك، فَأُوَّل مَا سَأَل البَقَاء إِلَى يَومِ الدِّين، فَقَالَ الله: قَد أَعْطيتُك، لأنَّ هذا العطاء يتناسب مع عمل إبليس الَّذي كان قد صدر منه فيما سلف.

الرواية الثانية الَّتي تحدَّقَت عمَّا أعطاه الله لولد آدم: فَمَا لِي وَلولدْي؟ فَقَالَ: لَكَ وَلولدْكَ السيَئَةُ بِوَاحِدَة، وَالحَسَنَةُ بِعَشْرِ أَمْثَالِها -إلى أن تقول الرواية - قَالَ: أغْفر وَلا أَبَالِي، لقد أعطى عطاء أضعاف أضعاف ما أعطى الإبليس، صحيح أعطى لإبليس مساحةً ومجالاً كبيراً في أن يُؤثِّر على مُجريات حياة ولد آدم، ولكن هذا العطاء: (أَغْفرُ وَلا أَبَالِي) فإنَّ إبليس سيبقى محدوداً وعُمرهُ محدود وتأثيرهُ محدود ومهما فعل ما فعل، صحيحٌ من جهة بني البشر إبليس تأثيرهُ واسع، ولكن من جهة الله سبحانه وتعالى تأثير أبليس لا قيمة لهُ مع هذا القانون: (أَغْفرُ وَلا أَبَالِي) لذا ماذا قال أبونا آدم؟ قَالَ: حَسْبِي).

لا زِلتُ أقرأ عليكم أحاديث إمامنا الصّادق ومن تفسير القُمّي رِضوان الله تعالى عليه، صُورةٌ ألتقطها من أحاديث إمامنا الصّادق:

إمامنا يُحدِّثنا عَمَّا دار من حوارِ بين إبليس وأبينا آدم وأمنا حوّاء، وهذا الحوار أدّى بهما إلى أن أكلا من الشجرة: فَقَالَ: إِنّكُمَا إِنْ أَكَلْتُمَا مَنْ هَذِهِ الْشَّجَرة الَّتِي نَهَاكُمَا اللهُ عَنْهَا صِرْقًا مَلَكَين وَبَقِيتُمَا فِي الجَنَّة أَبَدَا حَمَ الْلائكة سجدت لأبينا آدم، فهو أعلى رُتبةً من الملائكة، ولكنَّ آدم يعلم هو بشر وقد أعدَّ للأرض، فإبليس من هُنا جاء: (إذا أكلتما ستُصبحانِ ملكين، وحينئذ لا تنزلان إلى الأرض) وإبليس خبير بالأرض- إنّكُمَا فِي الجَنَّة أَبَدَا، وَإِنْ لَم تَأكُلا منْهَا أَنْ أَكُلْتُمَا منْ هَذِهِ الشَّجَرة الَّتِي نَهَاكُما اللهُ عَنْهَا صِرْقًا مَلكين وَبَقِيتُما فِي الجَنَّة أَبَدَا، وَإِنْ لَم تَأكُلا منْهَا إِنَّهُ لَهُمَا إِنَّهُ لَهُمَا اللهُ مَنَ الجَنَّة -إلى أين؟ إلى الأرض- وَحَلَفَ لَهُمَا حلف إبليس لأبينا وأُمنا- وَحَلَفَ لَهُمَا إِنَّهُ لَهُمَا أَخْرَجَكُمَا اللهُ تَعَالَى حِكَايَة عَنْه: ﴿ مَا نَهَاكُمَا رَبّكُمَا عَنْ هَذه الشَّجَرَة إلّا أن تكونا مَلَكَيْنِ أَوْ تكُونا مِنَ الضَح، كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى حِكَايَة عَنْه: ﴿ مَا نَهَاكُمَا رَبّكُمَا عَنْ هَذه الشَّجَرَة إلّا أن تكونا مَلَكيْنِ أَوْ تكُونا مِنَ الضَح، كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى حِكَايَة عَنْه: ﴿ مَا نَهَاكُمَا رَبّكُمَا عَنْ هَذه الشَّجَرَة إلّا أن تكونا مَلَكيْنِ أَوْ تكُونا مِنَ الضَعْمَ وَقَاسَمَهُمَا إِنِي لَكُمَا لَمِنَ النَّاصِحِينَ ﴾ الْمُقاسَمة هو تكرارُ الحلف وتأكيدهُ فَقَبِلَ آدَمُ قَوْلَهُ فَأَكَلَا مَن الشَّجَرَة.

قطعاً هذا الحوار ليس هو السبب الوحيد، وإِنَّا مرت علينا الروايات: هناك الحسد، مرت علينا الروايات الَّتي تحري في حياتنا لا تحدَّثَت عن تفاصيلِ قصَّة أبينا آدم، ولكن هذا الجُزء الأخير فإنَّ الأحداث والْمُجريات الَّتي تجري في حياتنا لا تأتي من جهة واحدة، هُناك تراكيب وهناك تراكم في كُلِّ حَدَث من الأحداث، ما يُقالُ في الفلسفة من أنَّ العلَّة التي يتولَّدُ منها المعلول إن كانت هذه العلَّةُ ماديّةً أو معنويّة تتركَّبُ من أجزاء، وهُناك الجزء الأخير من أجزاء العلَّة هو هذا الَّذي يُصطَلَحُ بـ (العلَّة) وإلَّا تسبقُ العلَّة أجزاء وأجزاء، وهذا هو التراكم وهذه هي التراكيب، الإضافات، الروابط، سَمَ ما شئت.

فأبونا آدم وأمنّا حوّاء كانت هناك مجموعة من البواعث، إبليسُ كان واحداً من هذه البواعث، وإلّا فليس إبليسُ الّذي كان سبباً في وُجودِ الحسدِ عند أبينا آدم وعند أمنا حوّاء وكان الّذي كان، إبليس دخل من هذه البوّابة، دخل من بوّابة الحسد فكان جُزءاً من العلّة، وكان جُزءاً أخيراً لدفعهم إلى الشجرة.

وأستمر في قراءة كلماتهم صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين وأنا أقرأ من تفسير القُمّي، الصفحة (42) إلى أن تقول أحاديثهم: فَبَقِي آدَم أَرْبَعِين صَبَاحاً سَاجِداً يَبْكِي عَلَى الجَنَّة -بعد أن أُنزِلَ إلى الأرض- فَنزَلَ عَلَيه جَبرَئِيل، وَفَقَلَ نَقَالَ: يَا آدَم أَلَمْ يَخْلُقكَ اللهُ بِيده وَنَفَخَ فِيكَ منْ رُوْحِه وَأَسْجَدَ لَكَ مَلائكَتَه؟ قَالَ: بَلَى، قَالَ: وَأَمَرَكَ أَنْ لَا فَقَالَ: يَا جَبرَئِيل، إِنَّ إِبْلِيسَ حَلَفَ لِي بِالله إِنَّهُ لِي نَاصِح وَمَا ظَنَنْتُ أَنَّ خَلْقاً بِخُلُقُه الله يَحْلفُ بِالله كَاذِباً (ما ظننتُ) موازين، آدم هنا جعَل ميزاناً من عنده للتقييم فقيم إبليس، يِخْلُقُه الله يَحْلفُ بِالله كَاذِباً (ما ظننتُ) موازين، آدم هنا جعَل ميزاناً من عنده للتقييم فقيم إبليس، لو بحثت عن هذا الميزان، من أين جاء به آدم؟ من عند نفسه، إنَّهُ من الاستحسان، فنحنُ ما بين القياس الإبليسي والاستحسان الآدمي، من أين جاء آدم بهذه القاعدة: (وَمَا ظَنَنْتُ أَنَّ خَلْقاً بِخْلُقُه الله يَحْلفُ بِالله كَاذِباً)؟ ما هو مصدر هذه المعلومة؟ لا أصلَ لها، هذا هو الاستحسان، وهذا هو القياس، وتلك حكاية الدين ما بين القياس والاستحسان، وهكذا ضَلَّت الأمّة بعد نبيها مُحَمَّد صلَّى الله عليه وآله ما وحكاية عُلماء الدين ما بين القياس والاستحسان، وهكذا ضَلَّت الأمّة بعد نبيها مُحَمَّد صلَّى الله عليه وآله ما بين قياس واستحسان.

القياس سُمِّيَ بالاجتهاد مع الاستحسانِ عند السقيفة، وسُمِّيَ بالبرهانِ عند الشيعة.

وبشكلِ صريح هناك من عُلمائنا مَن يُصرَحُ في كُتبه من أنَّنا -يتحدَّث عن علماء الشيعة- نُسمّي القياس بالبرهان ونُدخلهُ في مباحث الدليل العقلي في علم الأصول، وأنا هُنا لا أريد الخوض في كُلِّ هذه الجزئيّات، ولكن القياسُ هو القياس، والاجتهادُ هو الاستحسان والرأي، والقضيّةُ هي القضيّة.

فإبليس قاس ونهاية إبليس معروفة قاس واستكبر.

وآدم أوجد ميزاناً للتقييم من عند نفسه وجرى الَّذي جرى.

ولولا رحمة مُحَمَّد وآلِ مُحَمَّد لكان آدمُ في هاوية كما كان إبليس، فآدمُ رجع إليهم، فَيا أَيّها العُلماء ويا أَيّها الخُطباء ويا أَيّها الغُلماء ويا أَيّها الفُكِّرون، لنرجع إليهم، لنرجع إليهم ولنترك استحساناتنا الخرقاء، ولنترك ظُنوننا الَّتي نُنشئها إمّا من الفكر الناصبي أو من آرائنا الشخصية، لنتعلَّم القُرآن منهم، من حديثهم، ولنعرف مُرادهم من خلال قواعدهم وأصولهم، لا من خلال قواعد وأصول الشافعي والغزّالي كما تفعلون الآن.

فَقَالَ: يَا آدَم أَلَم يَخْلُقْكَ اللهُ بِيَده وَنَفَخَ فِيكَ منْ رُوْحِه وَأَسْجَدَ لَكَ مَلَائكَته؟ قَالَ: بَلَى، قَالَ: وَأَمَرَكَ أَنْ لَا تَأْكُل مِن الشَّجَرَة، فَلَمَ عَصَيتَهُ؟ قَالَ: يَا جَبْرَئيل إِنَّ إِبْلِيسَ حَلَفَ لِي بِالله -ما هو يعلم أنَّ إبليس قد أغضب الله وعصاه حينما لم يسجد له، الله سبحانه وتعالى قال له: هذا عدو لك ولزوجك ولذُريّتك - يَا جَبْرَئيل، إِنَّ إبليسَ حَلَفَ لِي بِالله إِنَّهُ لِي نَاصِح وَمَا ظَنَنتُ أَنَّ خَلْقًا يِخْلُقُه الله يَحْلِفُ بِاللهِ كَاذِبًا، لم يتمسّك بالنص من الله وعَسَك بظُنونه واستحساناته.

روايةٌ عن إمامنا الصَّادق: عَن ابْنِ أِي عُمَير، عَن ابْنِ مَسْكَان، عَنْ أِي عَبْدِ الله، قَالَ: إِنَّ مُوسَى سَأَلَ رَبَّهُ أَنْ يَجْمَعَ بَينَهُ وَبَينَ آدَم فَجَمَع، فَقَالَ لَهُ مُوسَى: يَا أَبه، أَلَم يَخْلُقكَ اللهُ بِيَدِه، وَنَفَخَ فِيكَ مِنْ رُوْحِه، وَأَسْجَدَ لَكَ مَلائكَتَه، وَأَمْرَك أَنْ لَا تَأْكُلَ مِن الشَّجَرَة، فَلِمَ عَصَيتَهُ؟ نفس الأسئلة الَّتي وجّهها جبرئيل، قد تقول: أين التقى موسى بأبينا آدم؟ التقاهُ في المعارج، في المعراج، التقاهُ في الدنيا، نحنُ نتحدَّث عن أنبياء والأنبياء أحكامُهم

وخُصوصياتهم تختلفُ عن أحكامنا وخصوصياتنا، طبقات الوجود منبسطةٌ لهم، إن كانوا في الأرض أو كانوا في السماء.

إِنَّ مُوسَى سَأَلَ رَبَّه أَنْ يَجْمَعَ بَينَهُ وَبَينَ آدَم فَجَمَع، فَقَالَ لَهُ مُوسَى: يَا أَبِه، أَلَم يَخْلُقكَ اللهُ بِيَده، وَنَفَخَ فِيكَ مَنْ رُوْحِه، وَأَسْجَدَ لَكَ مَلائكَتَه، وَأَمرَك أَنْ لَا تَأْكُلُ مِن الشَّجَرَة، فَلَمَ عَصَيتَهُ؟ فَقَالَ: يَا مُوسَى، بِكَم وَجَدتَ خَطيئتي قَبْلَ خَلْقِي فِي التَّوْرَاة؟ -يعني في كتابك التورَاة، ماذا حدَّثتك التَّوراة يا موسى؟ هل أَنَّ خطيئتي كَانت مُقدَّرةً قبلي أم بعد أَن وُجِدت؟ - يَا مُوسَى بِكَم وَجَدتَ خَطيئتي قَبْلَ خَلْقِي فِي التَّوْرَاة؟ قَالَ: بِثَلَاثِينَ أَلْف سَنَة قبل أَنْ غَلَق آدَم أو (قبل خَلْق آدَم) التفسير هذا هو الآخَر تعرضَ لتحريف، مكتوب: (قبل أَنْ خَلَق آدم) قالَ: فَهُو ذَاك -إذاً القضيةُ ليست مني، مسألةُ تكوينية - قَالَ الصَّادقُ -إمامنا الصَّادق - فَحَجَّ آدَم مُوسَى -يعني ما استطاع موسى أن يُواجِه حُجّة أبينا آدم - يَا مُوسَى، بِكَم وَجَدَتَ خَطيئتي قَبْلَ خَلْقي فِي التَّوْرَاة؟ قَالَ: بِثَلَاثِينَ أَنْف سَنَة قَبَلَ خَلْقِ آدَم، قالَ: بِثَلَاثِينَ أَنْف سَنَة قَبَلَ خَلْقِ آدَم، قالَ: فَهُو ذَاك، إذا القضية لابُد أَن خَطيئتي قَبْلَ خَلْقي فِي التَّوْرَاة؟ قَالَ: بِثَلَاثِينَ أَنْف سَنَة قَبَلَ خَلْقِ آدَم، قالَ: فَهُو ذَاك، إذا القضية لابُد أَن تكويني وهذا إلى أين يأخذنا؟ هذا يأخذنا إلى ما ذكرتُه في الحلقات المتقدِّمة من أَنَّ قصّة أبينا آدم فيها وجة تكويني وفيها وجة رمزي فلسفي.

الوجه التكويني فيها ينشعبُ إلى شعبتين:

الشُّعبة الأولى: تكوينٌ لخارطة برنامج مشروع الخلافة، بعبارة أخرى: الحياة الإنسانية على الأرض.

والشُّعبةُ الثانية: هو تكوينُ المخلوقِ الإنساني وتكوينُ طبقات النفسِ البشريَّة وطبقات العقل البشريَّ، وإلى الآن نحنُ ما وصلنا إلى فاعليَّة هذه النفوس وفاعليَّة هذه العقول، لن تتجلّى هذه الفاعليَّةُ إلَّا عند ظهور إمام زماننا حين يمسحُ على رؤوس الخلائق فيجمعُ بذلك عقولهم، وتكمِّلُ بذلك أحلامهُم.

جمع العقول وتكامل الأحلام إشارة إلى تكامل القوى الإدراكية وتكامل النَّوازع والنزعات النفسية عند الإنسان، قطعاً حين التكامل العقلي لابند من تكامل في اللُّغة، لابند أنَّ اللُّغة تتغير، هناك تكاملُ في العقل، وهناك حروفٌ كثيرة من العلم ستظهر، وهناك تتجلَّى الحقائق، فمع تكامل العقل تتكامل اللُّغة، ومع تكامل العقل واللغة يتكامل الوجدان، وهو تكامل النَّوازع والنزعات النفسية.

فما تحدَّثَت عنهُ القصَّةُ، قصَّةُ الخلافة، قصَّة أبينا آدم، أعطها من العناوين ما شئت، تحدَّثَت عن بُنيانِ قوى الإدراك تكويناً عند الإنسان، وكان أبونا آدم الأنموذج والأمثولة الَّتي تجلَّت فيها كلُّ هذه التفاصيل.

فكانت قصّة أبينا آدم على شطرين:

- شطر قبل الأرض.
- وشطر بعد الأرض.

الشطر بعد الأرض بعد أن نزل إلى الأرض فتلك حكاية نبي معصوم، وحكاية إنسان مُستخلف على التُراب على الأرض، وحكاية والد نحنُ أولادهُ.

أمًا قبل الأرض فتلك حكايةٌ أخرى، تلك حكايةُ التكوين الإنساني، تكوين البرنامج، مرت علينا الرواية في الحلقة الماضية عن إمامنا الصّادق من أنَّ الملائكة حين قالوا هُناك من سيفسد في الأرض ويسفك الدماء، إمامنا الصّادق ماذا قال؟ (إنَّهم قد رأوا الَّذين يُفسدون في الأرض وسوف يسفكون الدماء) رأوهم، الخارطةُ كانت تتكون أمام أعينهم، هناك تكوينٌ للخارطة وهناك تكوين لمثال ولأنموذج سينزلُ إلى الأرض، هذا الأنموذج تجلَّى في أبينا آدم بعد أن نزل على الأرض، أمّا حكايتهُ قبل الأرضِ فتلك حكاية تكوين الخارطة، وتكوين الشخص.

ومر علينا في الحلقات المتقدِّمة وها أنِّي أقرأ من الجزء الثالث من تفسير البرهان، السيد هاشم البحراني ينقلُ لنا عن تفسير شيخنا العياشي رحمةُ الله عليهما: عَن إِمَامِنَا الصَّادِق فِي قَوْل: ﴿ بَدَتْ لَهُمَا سَوْءَاتُهُمَا ﴾ قال: كَانَت سَوْءَاتُهُمَا لَا تَبدُو لَهُما فَبَدَت -لا تبدو لَهُما؛ ما كان هُناك تكوين ظاهر، الإمام يقول- يَعْني كانت من دَاخِل، هذا قول الإمام الصَّادِق ما هو بقولي، فلم يَكُونا قد تكامَلا تكوينا جسديًا، لذلك الإمام يقول: في مَعنى قَوْله تَعَلَى: ﴿ بَدَتْ لَهُمَا سَوْءَاتُهُما لَا تَبدُو لَهُما فَبَدَت، يَعْنِي كَانَت مِن دَاخِل، ولكن الآن بدأت تتكامل استعداداً للنزول إلى الأرض.

الكتابُ الَّذي بين يدي هو كتابُ الاحتجاج للمُحدِّث الطبرسي رحمةُ الله عليه، وها أنَّي أقرأ من الطبعة الكبيرة ذات الجزئين/ منشورات مؤسّسة الأعلمي/ بيروت/ لبنان/ الصفحة (360) من الجزء الثاني/ مصداق من مصاديقِ القياس الإبليسي والعمل الإبليسي، محاورة وهذه المحاورة مهمّة جدَّاً، مُحاورة بين إمامنا الصّادق وبين أبي حنيفة النَّعمان، هو إمام الأحناف، إمامُ المذهب الحنفي:

إِمَامُنا الصَّادِق قَالَ: لِأِي حَنيفَة لَمَّا دَخَلَ عَلَيه: مَن أَنْت؟ قَالَ: أَبُو حَنيفَة المَّا دَخَلَ عَليه: مَن أَنْت؟ قَالَ: أَبُو حَنيفَة لَمَّا دَخَلَ عَليه: مَن أَنْت؟ قَالَ: يُقرَرهُ حتَّى يسمع النَّاس، وإلَّا الإمام يعرف أبا حنيفة- قَالَ لأِي حَنيفَة لَمَّا دَخَلَ عَليه: مَن أَنْت؟ قَالَ: أَبُو حَنيفَة، قَالَ: مُفْتِي أَهْلِ العراق) الصَّادقُ الله وسلامه عليه- قَالَ: لأِي حَنيفَة لَمَّا دَخَلَ عَليه: مَن أَنْت؟ قَالَ: أَبُو حَنيفَة، قَالَ: مُفْتِي أَهْل العراق) الصّادقُ العراق؟ قَالَ: نَعَم، قَالَ: بَا تُفْتيهِم؟ -دَقَقُوا في تفاصيل هذا الحوار وطَبقوا على الواقع، حينما يتحدَّثُ عالمُ العرين الشيعي أوَّلُ عنوان يطرحه يطرح القُرآن، لماذا؟ حتَّى لا يُقال إنَّ الشيعة لا تهتم بالقُرآن، وهو تأثِّر بالمنهج المخالف لأهل البيت، دقِّقوا في التفاصيل- قال: عَا تُفْتيهِم؟ قَال: بِكتَابِ الله فماذا قال لهُ الإمام؟ ومَنْسُوخه أو (نَاسِخَهُ وَمَنسُوخه) وَإِنَّكَ لَعَالِمٌ بِكتَابِ الله ناسخه وَمَنْسُوخه أو (نَاسِخَهُ وَمَنسُوخه) وَإِنَّكَ لَعَالِمٌ بِكتَابِ الله ناسخه وَمَنْسُوخه أو (نَاسِخَهُ وَمَنسُوخه) وَإِنَّكَ لَعَالِمٌ بِكتَابِ الله ناسخه وَمَنْسُوخه أو (نَاسِخَهُ وَمَنسُوخه) وَإِنَّكَ لَعَالِمٌ بِكتَابِ الله نَاسخه وَمَنْسُوخه أو (نَاسِخَهُ وَمَنسُوخه) وَإِنَّكَ لَعَالِمٌ بِكتَابِ الله نَاسخه وَمَنْسُوخه أو (نَاسِخَهُ وَمَنسُوخه) وَإِنَّكَ لَعَالِمٌ بِكَتَابِ الله نَاسخه وَمَنْسُوخه وَمُنسُوخه وَمُنسُوخه أَلَى الله عَرْ وَجَلَّ: ﴿وَقَدَّرْنَا فِيهَا السَّيْرَ سَيرُوا فِيهَا لَيَالِي وَقَالَ الْهُو عَبْد الله: وَيْحَكُ مَن القَتْلُ وَعَي أَمُوالكُم مَن وَقَالَ أَبُو عَبْد الله: وَيْحَكُ مَن القَتْلُ وَعَلَى السَرَق يعني السرقة - فَقَالُوا: اللَّهُمْ نَعَم، فَقَالُ أَبُو عَبْد الله: وَيْحَكُ يَا أَبَا حَنيفَة إِنَّ الله لاَ يَقُولُ إِلّا مَنْ سَيْ سَرُوا فَيهَا لَيَالًى وَلَيْامًا السَّرَق عني السروة - السروة - فَقَالُوا: اللَّهُمْ نَعَم، فَقَالَ أَبُو عَبْد الله: وَيْحَكُ يَا أَبَا حَنيفَة إِنَّ الله لاَ يَقُولُ إِلّا مَا سَنَ مَنْ السَّرَ سَيْهَ السَّرُ سَيْق السَّرُ وَيُعَلَى أَلِي وَلَا عَلَى مَا الله وَلَا عَلَى الله لاَ يَقُولُ إِلَا مَا السَّرَ سَرَا الله لاَ يَقُولُ أَلُو وَلَا تَأْمُونَ الله لاَ يَ

آمنينَ ﴾ والنّاس تسير بين مكّة والمدينة تخافُ على دمائها وعلى أموالها؟! فَقَالَ أَبُو عَبْد الله: وَيْحَك يَا أَبَا حَنَيفَة إِنَّ الله لَا يَقُول إِلَّا حَقًا، فكيف أنت تقول هذا؟! أَخْبِرْنِي عَنْ قَوْلِ الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿وَمَن دَخَلَهُ كَانَ مَناً ﴾ أي مَوضع هُو؟ قَالَ: ذَلك بَيتُ الله الحَرام، فَالْتَفَت أَبُو عَبْد الله إِلَى جُلَسَائه وَقَال: نَشَدتُكُم بِالله، هَل تَعْلَمُون أَنَّ عَبْد الله بْنَ الزَّبِير وسعيد بن جبير تَعْلَمُون أَنَّ عَبْد الله بن الزَّبير وسعيد بن جبير دخلا البيت الحرام ولكن قُتلا بعد ذلك، أنا لا أريد أن أقف عند هذه الآيات، على سبيل المثال: ﴿وَمَن دَخَلَهُ كَانَ آمناً ﴾، (وَمَن دَخَلَهُ منْكُم من شيعَة مُحَمَّد وآلِ مُحَمّد كان آمناً يوم القيامة وإلّا ليس في الدنيا) هذا وجهٌ من الوجوه، أنا هنا لا أريد أن أقف عند الآيات، أريد أن أعرض هذه المحاورة وأنتم طَبقوها.

أوّل فقرة ادَّعى أبو حنيفة أنَّهُ يُفتي النَّاس، يُفتي أهل العراق من الكتاب والإمام سأله: وَإِنَّكَ لَعَالَمٌ بِكتَابِ الله نَاسِخِهِ وَمَنْسُوخِه وَمُحْكَمِه وَمُتَشَابِهِه؟ قَالَ: نَعَم، المفروض أنَّهُ يعرف كُلَّ التفاصيل، رُجَّا يعرف أبو حنيفة وجوهاً أخرى هو ما أشار إليها، لكنَّ الإمام سألهُ عن جهة مُعينة، وهو مُفتي أهل العراق، ويدَّعي بأنَّه عالم بكتابِ الله، فعليه أن يعرف جميع الجهات، هذه الآيات فيها عدَّة جهات، عدم علمه بِكُلِّ التفاصيل دليلٌ على جهله.

أَخْبِرْنِي عَنْ قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ آمِناً ﴾ أيُّ مَوضِع هُو؟ قَالَ: ذلك بَيتُ اللهِ الحَرَام، فَالْتَفَت أَبُو عَبْد الله إلَى جُلَسَائه وَقَال: نَشَدتُكُم بِالله، هَل تَعْلَمُون أَنَّ عَبْد الله بْنَ الزُّبَير وَسَعيد بنَ جُبَير دَخَلَاه فَلَمْ يَأْمَنَا القَتْل؟ -الحَجَّاج ُ قَتَلَهم- قَالُوا: اللَّهُمَّ نَعَم، فَقَالَ أَبُو عَبْد الله: وَيْحَك يَا أَبَا حَنيَفَة إِنَّ الله لا يَقُول إِلَّا حَقًّا، -فماذا تقول أنت؟!- فَقَالَ أَبُو حَنيفَة: لَيسَ لِي علْمٌ بِكتَابِ الله، إِنَّهَا أَنَا صَاحبُ قياس -صاحبُ قياس أنَّني أستعملُ المنطق، أنَّني أستعمل منهجيَّةً عقليَّةً في التفكير وفي الوصول إلى النتائج- قَالَ أَبُو عَبْد الله: فَانْظُر فِي قَيَاسِكَ إِنْ كُنْتَ مُقِيسًاً -إن كُنتَ مُقيساً؛ الإمام هنا يشير يقول: أنت حتَّى في هذا لا تعرف، حتَّى لا تعرف في القياس- قَالَ أَبُو عَبُّد الله: فَانْظُر فِي قياسكَ إنْ كُنْتَ مُقيساً، أَيَّا أَعْظَم عند الله القَتْلُ أو الزِّنا؟ قال: بَل القَتْل، قَال: فَكَيفَ رَضَى َ فِي القَتْلِ بِشَاهِدَينَ -أَنَّ الله رضى فِي القتل بشاهدين- وَلَم يَرْضَ فِي الزِّنَا إلَّا بِأَرْبِعَة -فإذا كان القتل أعظم من الزُّنا بحسب المقايسة الَّتي تقيس أنت بها فلماذا يَثبَت القتل بشاهدين والزِّنا بأربعة؟- قَال: فَكَيفَ رَضَى فِي القَتْلِ بِشَاهدَين وَلَم يَرْضَ فِي الزِّنَا إِلَّا بأَرْبِعَة؟ ثُمَّ قَالَ لَهُ: الصَّلَاةُ أَفْضَل أَمْ الصِّيام؟ قَالَ: بَل الصَّلاةُ أَفْضَل، فَقَالَ الْإِمَامُ الصَّادق: فَيَجِبُ عَلَى قياسٍ قَوْلك عَلَى الحَائض قَضَاء مَا فَاتَهَا من الصَّلاة في حَال حَيضهَا من الصِّيَام دُونَ الصِّيام، وَقَد أَوْجَبَ اللهُ تَعَالَى عَلَيها قَضَاء الصَّوْمِ دُوْنَ الصَّلاة، تُّمَّ قَالَ لَهُ إِمَامُنَا الصَّادُق: البَولُ أَقْدَر أَمِ الْمَني؟ قَالَ: البَوْلُ أَقْدَر، قَالَ: يَجِبُ عَلَى قياسك أَنْ يَجِب الغُسّل من البول دُونَ الْمَني، وَقَد أَوْجَبَ اللهُ تَعَالى الغُسلَ من الْمَني دُونَ البَوْل، قَالَ: إِنَّهَا أَنَا صَاحبُ رَأي -لا أستعمل القياسات المنطقيّة، أنا أنظر في الأمور، أجمع المعطيات، وأقارن وأصل إلى نتيجة، أنا باحث، صاحب رأي يعني باحث، مُحقَّق- إِنَّمَا أَنَا صَاحبُ رَأي، قَال: فَمَا تَرَى فِي رَجُٰلِ كَانَ لَهُ عَبْد فَتَزَوَّج وَزَوَّج عَبْدَهُ فِي لَيلَة وَاحدة، فَدَخَلا بِإمْرَأْتَيهِمَا فِي لَيلَة وَاحَدة، ثُمُّ سَافَرا وَجَعَلا امْرَأْتَيهُمَا فِي بَيت وَاحد، وَوَلَدَتَا غُلاَمين، فَسَقَط البَيتُ عَلَيهِم، فَقتلَ الْمَرْأَتَين وَبَقي الغُلَامَان، أَيَّهُما فِي رَأَيِكَ المالك وَأَيَّهُما الممْلُوك وَأَيَّهُمَا الوَارِث وَأَيَّهُمَا الْمَوْرُوثِ؟ قَالَ: إِنَّهَا أَنَا صَاحِبُ حُدُود -صاحب حدود يعني الحدود الَّتي تُقام على الَّذي يفعلُ فعلاً

يجب أن يُقام عليه الحدّ، مثلاً كحدِّ الزِّنا، كحدّ السرقة- قَالَ: إِنَّا أَنَا صَاحِبُ حُدُودٍ -أَنا أكثرُ اطّلاعاً في الحدود-قَالَ: فَمَا تَرَى فِي رَجُل أَعْمَى فَقَأْ عَين صَحيحٍ، وَأَقْطَع قَطَعَ يَدَّ رَجُل، كَيفَ يُقَام عَليهمَا الحَدّ؟ هو أعمى وفقأ عَين صحيح، وأقطَع، يدهُ مقطوعة، ولكنَّهُ قطَعَ يد رجلٌ آخَر، كيف يقام عليهما الحدِّ؟ **قَالَ: إِنَّهَا أَنَا رَجُل عالـمٌ** عَِبَاعِثِ الْأَنْبِيَاء، قَالَ فَأَخْبِرِنِي عَنْ قَوْل الله لمُوسَى وَهَارُون حِينَ بَعَثَهُمَا إِلَى فْرْعُون: لَعَلَّهُ يَتَذَكَّر أَو يَخْشَى وَلَعَلَّ منكَ شَكَّ -لعلَّ منك شكِّ، المقصود "ولعلَّ منك شَكِّ" إنَّنا حين نستعمل لعلَّ فلعلَّ في لسان العرب تأتي مِعنى التوقُّع، والتوقُّع هو شكّ، احتمال، الشكّ هو احتمال- قَالَ: نَعَم، قَالَ: وَكَذَلك من الله شَكَّ إِذْ قَالَ لَعَلَّهُ؟ قَالَ أَبُو حَنيفَة: لَا علْمَ لِي، فَقَال الإمَامُ الصَّادق: تَزْعُم أَنَّك تُفْتي بكتَاب الله وَلَسْت ممّن وَرثَهُ -المراد من الوراثة الوراثة العلمية هنا- وَتَزْعَمُ أَنَّك صَاحِبٌ قِيَاسُ وَأُوَّلُ مَن قَاسَ إِبْلِيس لَعَنَهُ الله وَلَم يُبْنَ دينُ الإسْلَام عَلَى القياس، وَتَزْعُم أَنَّكَ صَاحِبُ رَأِي وَكَانَ الرَّأِي مِنْ رَسُولِ الله صَوَاباً وَمِن دُوْنه خَطأ، لأنَّ اللهَ تَعَالَى قَال: (فَاحْكُمْ بَيْنَهُم بِمَا أَرَاكَ الله) وَلَم يَقُل ذَلك لغَيرِه، وَتَزْعُم أَنَّكَ صَاحِبُ حُدُود وَمَن أَنْزِلَت عَلَيه أَوْلَى بِعلْمهَا منْك، وَتَزْعُم أنَّك عَالمٌ مِبَاعث الأنْبِيَاء وَلَخَاتَمُ الأنْبِيَاء أَعْلَمُ مِبَاعثهِم منْك -الإمام ما مرادهُ حينما قال: (وَتَزْعُم أَنَّكَ صَاحِبُ حُدُود وَمَن أُنْزِلَت عَلَيه أَوْلَى بعلْمهَا منْك)؟ يُشير إلى رسول الله- وَتَزْعُم أَنَّك عَالمٌ جَبَاعِث الْأَنْبِيَاء وَلَخَاتَمُ الْأَنْبِيَاء أَعْلَمُ جِبَاعِثهم مِنْك، أَيْ إَنَّكَ ما رجعتَ إلى حديث النبي، أنت تُريد أن تُعطي رأيكُ من عندك، هذه المشكلة أليست هي المشكلة بنفسها وبذاتها موجودة في مؤسّستنا الدينيّة؟ هذا المنطق منطق الرجوع إلى الكتاب، المرجع يرجع إلى القرآن لوحده لأنَّهُ يرفض حديث أهل البيت، الرجوع إلى هذه القواعد المنطقيّة والأصوليّة من دون الرجوع إلى قواعد وأصول أهل البيت، الرجوع إلى علم الكلام، هو هذا نفسهُ حين قال: (إِنَّهَا أَنَا رَجُلٌ عَالَمٌ مِبَاعِث الْأَنْبِياء) هذا هو علم الكلام، لا يوجد لا عين ولا أثر لحديث مُحَمَّد صلَّى اللهُ عليه وآله وسلَّم عند أبي حنيفة في هذه المحاورة.

وَلَوْلَا أَنْ يُقَالَ دَخَلَ عَلَى ابْنِ رَسُولِ الله فَلَم يَسْأَلُه عَن شَيء مَا سَأَلْتُك عَن شَيء، فَقِس إِنْ كُنْت مُقِيساً -الإمام يقول له هكذا- وَلَوْلَا أَنْ يُقَالَ دَخَلَ عَلَى ابْنِ رَسُولِ الله فَلَم يَسْأَلُهُ عَن شَيء مَا سَأَلْتُك عَن شَيء، فَقِس إِنْ كُنْت مُقِيساً، قَالَ أَبُو حَنِيفَة: لَا أَتَكَلَّمُ بِالرَّأِي وَالقِياسِ فِي دِينِ الله بَعْدَ هَذَا الْمَجْلِس -فماذا قال لَه الإَمام الصّادق؟- قَال: كَلَّه إِنَّ حُبُّ الرِّئَاسَة غَيرُ تَارِكك كَمَا لَم يَرْك مَن كَانَ قَبْلَك.

في الحقيقة هذه المحاورة بحاجة إلى أن نقف عليها طويلاً ولكن ضيق الوقت، بشكل موجز وسريع:

- الشيء الواضح في هذه المحاورة هو الادِّعاء هكذا: الرجوع إلى كتاب الله من دون العترة.
  - ثُمّ بعد ذلك الرجوع إلى القواعد المنطقية والأصوليّة من دون العترة.
- ثُمّ بعد ذلك الرجوع إلى الرأي، إلى البحث الشخصي وإلى علم الكلام من دون الرجوع إلى العترة.

وبالنسبة لأبي حنيفة لم يذكر النبي، دعونا من العترة، وليس مُهمّاً كُلُّ هذا، هذه المنهجيّة منهجيّة إبليسيّة واضحة، ولذا إمامنا الصّادق ماذا قال له؟ (وَأُوّلُ مَن قَاسَ إِبْليس لَعَنَهُ الله).

- في نهاية المحاورة أبو حنيفة قال: لَا أَتَكَلَّمُ بِالرَّأِي وَالقياس في دِينِ الله بَعْدَ هَذَا الْمَجْلِس، الإمام قال له: كَلَّا إِنَّ حُبَّ الرِّئَاسَة غَيرُ تَارِككَ كَمَا لَم يَتُرُكُ مَن كَانَ قَبْلَك.

نقرأ هذه الرواية الَّتِي أقرأها عليكم من كتاب (القطرة من بحار مناقب النبي والعترة) للسيد أحمد المستنبط رحمة الله عليه، الصفحة (13) مكتبة نينوى الحديثة، ينقل عن كنز الفوائد للمُحدِّث الكراجكي: أَنَّ أَبَا حَنيفَة أَكُل مَعَ إِمَامِنَا الصَّادق، فَلَمّا رَفِعَ الصَّادقُ عَلَيه السَّلام يَدَهُ عَن أَكُله قَالَ: الْحَمْدُ للَّه رَبُ الْعَالَمِين، اللَّهُمَّ إِنَّ هَذَا منْكَ وَمَن رَسُولُك، فَقَال أَبُو حَنيفَة: يَا أَبَا عَبْد الله أَجَعَلْتَ مَعَ الله شَرِيكاً؟ فَقَالَ عَليه السَّلام: وَيْلَك، إِنَّ الله تَعَالَى يَقُول: (وَمَا نَقَمُواْ إِلّا أَنْ أَغْنَاهُمُ اللَّه وَرَسُولُهُ من فَضْله) -أغناهم الله ورسوله من فضله- وقالَ أيضاً: (وَقَالُواْ حَسْبُنَا الله سَيغُتْهُمَا إِلَّا هَذَا الْوَقْت، فَقَالَ أَيضاً: (وَلَوْ أَنَّهُمْ رَضُواْ مَا آتَاهُمُ الله وَرَسُولُهُ) وقالَ أيضاً: (وَقَالُواْ حَسْبُنَا الله سَيغُتُهُمَا إِلَّا هَذَا الْوَقْت، فَقَالَ أَيضاً: (وَلَوْ أَنَّهُمْ رَضُواْ مَا آتَاهُمُ الله وَرَسُولُهُ) وقالَ أيضاً: (وَقَالُواْ حَسْبُنَا الله سَيغُتُهُمَا إِلَّا هَذَا الْوَقْت، فَقَالَ أَيْفاد وَلُول عَلَى الله وَلا سَمعْتُهُمَا إِلَّا هَذَا الْوَقْت، فَقَالَ أَبُو عَنيفَة: فَكَائِي مَا قَرَاتُهُما وَسَمعْتَهُمَا، وَلَكنَّ الله تَعَالى أَنْزَلَ فِيكَ وَفِي أَشْبَاهك: (أَمْ عَلَى أَبُو عَبْد الله -إمامُنا الصّادق- بَلَى قَدْ قَرَاتَهُمَا وَسَمعْتَهُمَا، وَلَكنَّ الله تَعَالى أَنْزَلَ فِيكَ وَفِي أَشْبَاهك: (أَمْ عَلَى قُلُوبِ مُقْفَالُهَا) وَقَالَ: (كَلَّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَا كَانُوا يَكْسَبُونَ) قُلُوب مُقْفَلة وقُلوبٌ غَطَاها الرّين عن العقول، يجلو في أحاديثِ أهل بيت العصمة: حديثُهُم يجلو هذا الرّين عن القلوب، حديثُهم يجلو الرّين عن العقول، يجلو في أحاديثِ أهل بيت العصمة: حديثُهُم يجلو هذا الرّين عن القلوب، حديثُهم يجلو الرّين عن العقول، يجلو الرّين عن العقول، يعلى من العول، يعن العول، يعلى أَنور يكن القلوب ليس في بُعده الوجداني أو المعنوي، في بُعده المعرفي، في بُعده العلمي، (كَلَامُكُمْ نُور).

ألا تُلاحظون أنَّ مُشكلة أبي حنيفة أين؟ مُشكلة أبي حنيفة:

- يَفهُم الكتاب بحسب رأيه، بحسبِ ذوقه.
  - ويحكُم على الأشياء بحسب ما يرى هو.
- صنعَ لهُ قواعد بحيث يقول للإمام الصَّادق: (أَجَعَلْتَ مَعَ اللهِ شَرِيكاً يَا أَبَا عَبْد الله؟) صنع قواعد للشرك ولتعريف الشرك من عنده.
  - فسّر القُرآن برأيه من دُون الرجوع إلى الَّذين أمر الله بالرجوع إليهم في فهم القُرآن.

هذا الأمر فعلهُ مراجعنا وعلماؤنا أو لا؟ أنتم ماذا تقولون؟! الدليل: كُتب التفسير، أدلُّ دليلِ كُتب التفسير، كُتب تفسير عُلمائنا ومراجعنا في المكتبة الشيعيّة لا علاقة لها بأهل البيت، هي أقرب إلى تفاسير النواصب من حديث أهل البيت، ويُشَكِّكون بحديث أهل البيت في نفس كُتب التفسير هذه، ويُعرِضون عن تفاسير أهل البيت، ولا أعتقد أنَّ دليلاً أوضح من هذا الدليل.

ألا تُلاحظون أنَّ المنطق الَّذي يتحدَّثُ به أبو حنيفة هو المنطق الشائع في المؤسّسة الدينيّة؟ لو أنَّ أحداً ذكر هذا الكلام عند مُعمّمينا، عند وكلاء المرجعيّة، عند المراجع، عند العُلماء، بعد الأكلِ أن يقول: (الحَمْدُ لله، اللَّهُمّ إنَّ هَذا منْكَ ومن مُحَمّد وآلِ مُحَمّد) فإنَّنا سنجدُ الكثيرين يعترضون، يعترضون جهلاً بوجود هذه الروايات أو يعترضون على هذه الروايات لأنَّها ضعيفةُ السند، البعض يجهل بوجود مثل هذه الروايات من أنَّهُ (يُستحبّ أن يُقال بعد الطعام هكذا) والبعض يعلم بوجودها لكنَّهُ يرفضها بِحُجّة علم الرجال القَذر.

إمامنا الصَّادق صلواتُ الله وسلامهُ عليه وأَمُّتُنا الباقون مواطن عديدة حينما يأتي الكلام عن القياس وعن الرأي يُشيرون إلى قياس إبليس، إلى قصّة أبينا آدم، لأنَّ قصّة أبينا آدم كما قُلت قبل قليل رُسمَت فيها خارطةُ حياة الإنسان، وتكوّنت فيها طبقاتُ النفس البشرية وقوى الإدراك الإنساني، ونحنُ نتحرَك ونفعلُ ونتفاعلُ في هذه الحياة بما عندنا من قُوّة إدراكية، وبما عندنا من نوازع ونزعات نفسية، هكذا نتحرَك، فما الإنسانُ إلَّا مجموعة من القناعات الَّتي تولَّدت من إدراكه، ومجموعة من العواطف الَّتي تولَّدت من نوازعه ونزعته الَّتي تتلوّن الظروف المحيطة به إيجاباً أو سلباً.

صُورةٌ أخرى، هذا هو الجزء السابع والأربعون من بحار الأنوار/ طبعة دار إحياء التراث العربي/ الصفحة (28) وَخَرَج أَبُو عَبْد الله -يعني إمامنا الصّادق صلواتُ الله وسلامهُ عليه- وَخَرَج أَبُو عَبْد الله يَتَوَكَّأُ عَلَى عَصاً، فَقَالَ لَهُ أَبُو حَنيفَة: يَابِنَ رَسُول الله، مَا بَلَغْتَ من السَنّ مَا تَحْتَاجُ مَعَهُ إِلَى العَصا -التَفتوا إلى هذا التصرف وإلى هذه الرواية- وَخَرَج أَبُو عَبْد الله يَتَوَكَّأُ عَلَى عَصاً، فَقَالَ لَهُ أَبُو حَنيفَة: يَابِنَ رَسُولَ الله، مَا بَلَغْتَ من السَنّ مَا تَحْتَاجُ مَعَهُ إِلَى العَصاء قَالَ: هُو كَذلك، وَلَكِنَّهَا عَصا رَسُولِ الله أَرَدْتُ التَبْرُكَ بِهَا، فَوَتَب أَبُو حَنيفَة السَنّ مَا تَحْتَاجُ مَعَهُ إِلَى العَصاء قَالَ: هُو كَذلك، وَلَكِنَّهَا عَصا رَسُولِ الله أَرَدْتُ التَبْرُكَ بِهَا، فَوَتَب أَبُو حَنيفَة إِلَىه وَقَالَ لَهُ: وَالله لَقَد عَلِمْتَ أَنَّ هَذَا بَشَر رَسُولِ الله وَقَالَ لَهُ: وَالله لَقَد عَلِمْتَ أَنَّ هَذَا بَشَر رَسُولِ الله وَقَالَ لَهُ: وَالله لَقَد عَلِمْتَ أَنَّ هَذَا بَشَرَ رَسُولِ الله وَلَى الله عَن ذَرَاعِه وَقَالَ لَهُ: وَالله لَقَد عَلِمْتَ أَنَّ هَذَا بَشَر رَسُولِ الله وَلَا لَكُ: وَالله لَقَد عَلِمْتَ أَنَّ هَذَا بَشَر رَسُولِ الله وَلَا لَهُ وَالله لَقَد عَلِمْتَ أَنَّ هَذَا بَشَرَ رَسُولِ الله وَلَقَ مَن مَعْ وَمَهُ وَمُهُ وَمُهُ وَمُهُم وَمُهُ مَا الله وَعني هذا جلده وهمه ودمه ودمه وما ويول الله وعني المناق هذه السذاجة في التفكير، أبو حنيفة يعلم هذا دمُ ولحم رسول الله، والآن عَلم هذه عصا رسول الله فعنده علم.

فأقولُ للأختِ الفاضلة العزيزة فاطمة الَّتي أرسلت الرسالة تسأل، (أقول لها) القضية ليست في المعلومات، القضية في طريقة التفكير، القصّة هي القصّة، وهذا الحال موجودٌ عندنا، هذا الحال موجودٌ عندنا أنشأته المؤسّسة الدينية، تجد أنَّ المرجع يحتفظُ بقطعة قماشِ أو بخاتمٍ يُقال هذا الخاتم لبسهُ فلان المرجع الفُلاني ويحتفظُ به ويرى لهُ قُدسيّةً، في نفس الوقت لا يرى أهميّةً لحديث أهل البيت، لزياراتهم، ولرجًا يكون مُجاوراً لمزاراتهم الشريفة ولا يعبأ بزيارتهم، وهو يحتفظ بأشياء لا قيمة لها تُنسَبُ إلى العالم الفلاني.

يحتفظُ بإجازة في الرواية مثلاً من عالم سُنّي مُخالفِ لأهل البيت هو يعتزُّ بها، وهذا كثيرٌ في حياة عُلمائنا ومراجعنا، ويحتفظ بالورقة ويتبرُّك بها.

ما هي القضيّةُ هي هي، يذهب الزُوّار لزيارة إمامنا الرضا، العُلماء يُعلِّمونَهُم يقفون عند قبر الشَّيخ البهائي يطلبون الحاجة من قبر الشَّيخ البهائي ويُطيلون الجلوس عنده والإمام الرضا بجانبهم، أيَّ هُراء هذا؟!!

من هو الشَّيخُ البهائي؟!! الشَّيخُ البهائي بمقاييسنا نحنُ الَّذين من أمثاله، هو من أمثالنا ونحنُ من أمثاله، واحدٌ من الشيعة، بمقاييسنا نُجِلُّه، نحترمهُ، لهُ المنزلة العالية الشَّيخُ البهائي، ولكن في ميزان أهل البيت إذا أردنا أن نزنهُ لا قيمة له، ما قيمة الشَّيخ البهائي؟!! ما قيمةُ مراجع الشيعة من أوّلهم إلى آخرهم؟!! ما قيمةُ الشَّيخِ البهائي وما قيمةُ أبيه؟!!

وبالمناسبة الشَّيخ البهائي نَسَباً يعود إلى الحارث الهمداني، الحارث الأعور الهمداني، (يَا حَارَ هَمْدَان مَنْ يَتُ يَ يَكِ يَرِي الله الشَّيخُ البهائي، الحارثُ الهمداني وما ولد إلى يوم القيامة ما قيمتُهم بالقياس إلى أَعُتنا؟!! نُجلُّهم، نحترمهم، على رؤوسنا، هذا بالقياس لي ولأمثالي، بالقياس لآل مُحَمَّد ما قيمتهم؟!!

هذه القضية إذا أردنا أن نبحث عنها في ثقافة أهل البيت لا أصل لها، لم يُوجّه أهل البيت إلى مثل هذا السّلوك، أهل البيت داءًا يركّزون على أنَّ النظر للإمام المعصوم فقط وانتهينا، لا بأس أن نهر على قبور العُلماء وأن نقرأ الفاتحة لهم، أن نقرأ سورة القدر، فسورة القدر يُستحب قراءتها عند قبور العُلماء، أن نُهدي لهم ثواب عمل، لا بأس، لكن أن نجعل لهم حصّة كبيرةً من التوجّه بحيث تُقلِّل من مساحة توجّهنا لإمامنا؟!! ومثلما يحصل الآن في النجف مثلاً، يذهب الشيعة يزورون أمير المؤمنين ولا يزورون المراجع، فحينما يرجعون إلى أهاليهم لا يقولون شيئاً، لكن حين يزورون أمير المؤمنين ويزورون المراجع ويقضون وقتاً طويلاً حتَّى يصلوا إلى زيارة المرجع ويُضيقون مساحة زيارة أمير المؤمنين، وحينما يعودون يعودون فَرحين ويقولون: (هذه المرة توفّقنا لأنّنا زُرنا المرجع) أيّ توفيق هذا؟!! أنت ضيقتَ مساحة زيارة أمير المؤمنين، من هو المرجع؟!! لا بأس بزيارته، أن نزور العُلماء، أن نحتم العُلماء، لكن لا أن تكون سبباً لتضييق مساحة زيارة أمير المؤمنين، ولا أن تكون سبباً باعثاً أنّك ترى خصوصية في زيارتك هذه لأنّك زُرت المرجع، هذه إساءة أدبٍ بحقً أمير المؤمنين، ولا أن تكون سبباً باعثاً أنّك ترى خصوصية في زيارتك هذه لأنّك زُرت المرجع، هذه إساءة أدبٍ بحقً أمير المؤمنين، ولا أن تأكون سبباً باعثاً أنّك ترى خصوصية في الوسط الشيعي، المؤسّسة الدينية لا هي الّتي تُصلح أوضاعها ولا هي التّي على الأقلّ تُعلّم الشيعة كيف يتأذّبُون مع أمّاتهم، ما هو هذا الحال هو هو.

الإمام يقول لأبي حنيفة: هذا بَشَرَ رسول الله وهذا شَعرَ رَسول الله وأنت تَعرفهُ وتَعلمهُ علم اليقين ما قَبلتهُ ورحتَ تركضُ إلى عصا؟! هذه العصا لها قيمة، عصا رسول الله، ولكن ما قيمتها بالقياس إلى جعفر بن مُحمّد، هذا علي بن أبي طالب، مُحمّد؛!! أيّ قيمة لها؟! ما قيمتها؟! هذا هو رسول الله، هذا جعفر بن مُحمّد، هذا علي بن أبي طالب، ما قيمة المرجع؟!! ما قيمة الفقيه؟!! ما قيمتنا نحنُ؟!! نحنُ عبيدٌ، وعبيدٌ لعبيده طراً من أوّلنا إلى آخرنا، من نحن؟!! ألا تلاحظون أنَّ هذا المنهج الأعوج هو المنهج الجاري والساري في الوسط الشيعي؟

#### لقطة أخرى أيضاً في أجواء أبي حنيفة:

من نفس الجزء السابع والأربعين من أجزاء بِحار الأنوار، الصفحة 399، أبو حنيفة يقول لمؤمن الطّاق: إِنَّكُم تَقُولُون بِالرّجْعَة، قَالَ: نَعَم، قَالَ أَبُو حَنيفَة: فَأَعْطني الآنْ أَلفَ درْهَم حَتَّى أَعْطيكَ أَلْفَ دينَار إِذَا رَجَعْنَا، يستهزئ بالرجعة، هذا النَّفَس نَفَس الاستهزاء بالرجعة أليس موجود عند مراجعنا؟ هذا الَّذي يقول: (لا تُساوي عندي فلساً) وتكاد كلمتهم تُجمع أنَّهُ لا تأثير سلبي على إيمان الشيعي إذا لم يعتقد بالرجعة، بينما أمَّتُنا يقولون: (لَيسَ منَّا مَن لَم يَعْتَقَد بِرَجْعَتنَا) ألا تُلاحظون هذا المنهج هو هو نفسهُ؟ هذا المنطق والقياس الإبليسي بتفاريعة هو هو نفسهُ.

أبو حنيفة يقول لمؤمن الطاق: إِنَّكُم تَقُولُون بِالرَّجْعَة، مَن الَّذين يقولون بالرجعة؟ الشيعة، هو لا يقولُ بها، لماذا عُلماؤنا لا يقولون بالرجعة أو إذا قالوا بها لا يجعلون لها قيمة مُطلقاً؟! دونك كُتب المراجع، دونك

الرسائل العملية، هُناك مجموعة من الرسائل العملية لمراجع الشيعة الذين تُقلِّدونَهم ذكروا لكم فيها العقائد الواجبة، فَما أشاروا إليها لا من قريب ولا من بعيد، ورسائل عملية تُطبع عشرات المرات، أموات وأحياء، دونكم الأبحاث العقائدية الموجودة لعُلماء الشيعة ومراجع الشيعة، دونكم كبار الخطباء، دونكم التسخيف الواضح والتقليل من شأنِ الرجعة في كُتب مراجعنا وعلمائنا، الأمَّة يقولون: (لَيسَ منَّا مَن لم يَعتقد بِرجعتنا).

إِنَّكُم تَقُولُون بِالرَّجْعَة، قَالَ: نَعَم، قَالَ أَبُو حَنِيفَة: فَأَعْطِني الآنْ أَلْفَ درْهَم حَتَّى أَعْطِيكَ أَلْفَ دينَار إِذَا رَجَعْنَا -أَلْف دينار يعني يعادل أَلف درهم عَشر مرّات، فالدينار يساوي عشرة دراهم، فماذا قال مؤمن الطاق؟ قَالَ الطَاقي -الطاقي هو مؤمن الطاق- لأبي حَنيفَة: فَأَعْطِني كَفِيلاً بِأَنَّكَ تَرْجِعُ إِنسَاناً وَلا تَرجِعُ أِنسَاناً وَلا تَرجِعُ خِنْزِيراً، عدَم الإيمان بالرجعة مَنْزِيراً -أعطيني كَفيل وأنا أعطيك - فَأَعْطِني كَفِيلاً بِأَنَّكَ تَرْجِعُ إِنسَاناً وَلا تَرجِعُ خِنْزِيراً، عدَم الإيمان بالرجعة مَلمَح واضح من ملامح هذا المنهج الإبليسي.

من الأشياء الواضحة في كُتبِ الرجال عند المخالفين، عند النواصب، هكذا يُقيمون رواة الحديث، يقولون: هذا الرّاوي يعتقدُ بالرجعة وعليه لا تُقبِلُ أحاديثه.

الآن المقاييس الموجودة في وسط المؤسّسة الدينيّة حينما يُقال: (فلان هذا مُغالِ، يذكر أحاديث أهل البيت في مقاماتهم ومنازلهم فاحذروا منه، لا تقبلوا منه، هذا مُغالِ) ولكن هذا الَّذي يكرع إلى أَذُنيه في حديث النواصب هذا يكون العالم المحقِّق المدقِّق، هنيئاً لكم به خذوه!!

رضوان الله تعالى على الحافظ رجب البرسي في مشارق أنوار اليقين ينقل حادثة وأقول لهُ رضوان الله تعالى عليه: يا شيخنا البرسي، الأيّامُ هي الأيّام، ماذا يقول؟ ولقد رأيتُ في دهري عجباً! رجلاً من أهل الفتوى -من المراجع، من هُم أهل الفتوى؟ المراجع- ولقد رأيتُ في دهري عجباً! رَجلاً من أهل الفتوى -هذا الرجل الحافظ رجب البرسي رضوان الله تعالى عليه رُبمًا يُعدَّ من عُلماء القرن الثامن الهجري، لا نملك تأريخاً دقيقاً بالضبط، يختلفون في زمانه ما بين القرن السابع إلى التاسع- ولقد رأيتُ في دهري عجباً! رَجلاً من أهل الفتوى، عالماً من أهل الدعوى -من المذين يدعون ما يَدعون من المنازل والمراتب والألقاب؟!- قد سئل عن أمير المؤمنين أيعلمُ الغيب؟ فَعَظُم عليه السؤال وكبُر لديه هذا المقال وقالَ: لا يعلمُ الغيب إلَّا الله -هذا السؤال لو يُسأل به عُلماؤنا نفس الجواب هو هذا موجود في كُلِّ مكان- سئل عن أمير المؤمنين أيعلمُ الغيب؟ فعَظُم عليه السؤال وقالَ: لا يعلمُ الغيب الله عنه أليب يقول- ثُمَّ رأيتُهُ بعد ذاك المجلس- رأيتهُ بعد ذاك المجلس- رأيتهُ بعد ذاك المجلس- وتيمة نفيشة وعقل أخق من ريشة، قد جَلس إلى جنب ألقال أثيم -واحد من المُدَّعين -ومن دون عقل- ولحية نفيشة وعقل أخق من ريشة، قد جَلس إلى جنب أقًاك أثيم -واحد من المُدَّعين الذين يدَّعون الغيبات وقال لهُ: كيف ترى حالي في هذه السنة؟ وكيف طالعي؟ وهل عَلي نقصٌ أم زيادة؟ وكيف تجد رملي؟ على ماذا يدل؟ فلمّا قال له حَشواً من الكذب صدَّة واعتقده، فقام يُصدِّق الكُهّان ويطعنُ في وَلى الرحمن، يُشير إلى أمير المؤمنين.

أقول: أيّها البرسي رضوان الله تعالى عليك نحنُ نتقلَّبُ بين هذه اللحى النفيشة والعقول الَّتي هي أخفُّ من ريشة، ما هي القصّة هي الحكايةُ هي الحكاية.

ولكن ادعوا لي، ادعوا لي أن لا أكون من هؤلاء الَّذين لِحاهم نَفيشة وعقولهم كما يقول الحافظ رجب البرسي أخفُّ من ريشة، العياذ بالله، وصلنا إلى الختام:

بــــآلِ مُحَمَّـــد عُـــرِفَ الصَّـــوَابُ وَفِي أَبْيَـــاتِهِم نَــــزَلَ الكِتَـــابُ بآلِ مُحَمَّد عُرِفَ الصوابُ، ليس باللحى النفيشة، تذكَّروا، والعقول الَّتي هي أخفُّ من ريشة..

وفي أبياتهم، في أبياتهم هُم، لا في أبيات غيرهم.

في أمانِ الله..

#### وفي الختام:

لابد من التنبيه إلى أننا حاولنا نقل نصوص البرنامج كما هي وهذا المطبوع لا يخلو من أخطاء وهفوات فمن أراد الدقة الكاملة عليه مراجعة تسجيل البرنامج بصورة الفيديو أو الأوديو على موقع القمر.

مع التحيات الـمُتابَعة القمر 1438هـ 2017 م

بَرْنَامَج قُرآنُهُم... متوفّر بالفيديو والأوديو على موقع القمر www.alqamar.tv